
 1 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Renouveau charismatique catholique 
Diocèse de Rimouski 

Vol. 50, no 1 Septembre - Octobre  2025 

 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 
 

Prière du fil électrique 
Seigneur, moi je suis le fil. Toi, tu es la prise de courant. 

Tant que je reste branché sur Toi, un courant d’amour circule en moi. Mais aussitôt 
que je me coupe de Toi, je suis un fil mort, sans utilité aucune. 

Aide le petit fil que je suis à allumer beaucoup de lampes et à inonder de lumière les 
cœurs enténébrés. 

Permets que je réchauffe les cœurs froids, que je perce 
les cœurs durs et que je nourrisse les cœurs affamés de 
Toi. 

Seigneur, branche mon fil au cœur de tous ceux et celles 
que je rencontrerai aujourd’hui, afin de faire passer en 
eux le courant d’amour, le voltage de l’espérance et 
l’ampérage de la charité. Amen! 

 

SOMMAIRE 
 

02  Prière du fil électrique 

03  Avancer dans le feu de l’Esprit 
             Monique Anctil, r.s.r., responsable diocésaine 

04  Dans le feu de l’Esprit : vérité et grâce 
    Paul-Émile Vignola, ptre répondant diocésain 

05  L’humilité du Ressuscité 
    Pape Léon XIV 

06  Les clous de la barrière 

07  Écho des groupes 

08  Témoignage 
             Hubert Mendy 

09  Informations 

11  Ayez confiance! Le Seigneur vient 

 

 

 

Abonnement à la revue 
«Vous serez mes témoins!» 

                       4 parutions par année  

      Vous pouvez vous abonner  
            à l’adresse suivante : 

Renouveau charismatique 
300, Allée du Rosaire, Rimouski QC G5L 3E3 

ou 581-246-8657 
monique.anctil@cgocable.ca 

 

IMPORTANT – Bien préciser votre choix. 

Vous pouvez recevoir la revue gratuitement par adresse 
électronique (libre de faire un don). 
Vous pouvez recevoir la revue par adresse postale au 
coût de 15$ + 5$ frais de poste. «Vous serez mes 
témoins!» est un excellent instrument de ressour-
cement, de formation et d’information. MERCI de vous 
abonner et de le faire connaître. 

 

 

mailto:monique.anctil@cgocable.ca


 3 

 
 
 

 

________________________________________________________________________________________ 

 
«Avançons dans le feu de l’Esprit Saint», tel est 
le thème qui éclairera notre marche au cours de 
cette année. Il faut cependant reconnaître que 
l’Esprit Saint n’est pas un thème à développer, 
mais une Personne à accueillir, à connaître et à 
aimer, une Personne vivante et agissante au 
cœur de nos vies. Nous sommes déjà en 
marche, mais désirons-nous avancer dans le 
feu de l’Esprit Saint, c’est-à-dire emprunter le 
chemin de la charité, de la foi et de 
la lumière de Dieu? 

Avancer dans le feu, c’est plonger, 
s’enfoncer, se laisser immerger… 
Ce feu de l’Esprit dont nous voulons 
être brûlés est la réalisation d’une 
promesse qui s’est accomplie lors 
de la Pentecôte quand «vint du ciel 
un bruit comme celui d’un violent 
coup de vent et des langues de feu se posèrent 
sur chacun d’eux» (Ac 2,2-3). Sa flamme est 
descendue sur les disciples et s’est allumée en 
leur cœur, leur donnant une nouvelle ardeur 
pour la mission : «allumer le feu que Jésus est 
venu apporter sur la terre et dont le désir est qu’il 
soit déjà allumé» (Lc 12,49).   

Nous sommes baptisés dans l’eau de l’Esprit 
mais aussi, de manière mystérieuse, baptisés 
dans l’Esprit de feu : «Lui vous baptisera dans 
l’Esprit Saint et le feu» (Mt 3,11). Il est donc 
important de nous rappeler le symbolisme du 
feu. La première fonction du feu est d’éclairer. 
L’Esprit, comme le feu, peut éclairer nos âmes 
et nos intelligences afin de nous aider à 
connaître Dieu amoureusement, intimement. 
Cette intimité nous permet de discerner sa 
Volonté face à son projet d’amour sur nous. 

Puis, le feu réchauffe. L’Esprit, comme le feu, 
vient réchauffer nos cœurs en nous faisant 
mieux connaître et goûter l’Amour de Dieu. Il 
rend nos cœurs capables d’aimer Dieu et 
d’aimer notre prochain. 
Le feu a cette puissance de brûler. L’Esprit, 
comme le feu, peut brûler en nous les 
imperfections, les défauts, les péchés pour les 
transformer en bien. Le feu transforme tout en 

feu. Il brûle tout ce qu’il touche. On 
le sait bien, il faut peu de temps pour 
que le feu, sur son passage, 
transforme tout en feu. De 
même, l’Esprit en nous touchant, 
nous rend semblables à Dieu de 
telle sorte que l’on devient 
davantage amour et lumière comme 
Dieu est Amour et Lumière.  

L’apôtre Paul dit : «N’éteignons pas le feu de 
l’Esprit» (1Th 5,19). Lui qui est lumière et 
chaleur, il est à l’origine et à la source de toute 
vie spirituelle chrétienne. Une fois que nous 
avons accueilli l’Esprit Saint, un nouveau 
chemin s’ouvre devant nous. Et sur ce chemin, 
il faut avancer. Marcher, avancer, ce n’est pas 
piétiner sur place. C’est sortir de nos sécurités, 
de nos habitudes, de nos petits péchés mignons 
pour sans cesse nous ajuster au moment 
présent, là où le Seigneur nous attend. Il nous 
faut devenir des témoins brûlés au feu de 
l’Amour, porteurs de la vie du Ressuscité. 
Demandons une puissante onction de l’Esprit de 
feu pour devenir lumière et chaleur dans nos 
paroles, nos gestes, tout notre être, auprès des 
personnes que le Seigneur place sur notre 
route. «Puisque l’Esprit est notre vie, laissons-
nous conduire par l’Esprit» (Ga 5,25).  
 

Monique Anctil, r.s.r. 
Responsable diocésaine 



 4 

  

 

 

 

______________________________________________________________________________ 
 
Sur les images-souvenir de mon ordination 
sacerdotale, il y a soixante ans, j’avais fait 
inscrire comme devise personnelle : vérité et 
grâce, deux mots tirés du prologue de 
l’évangile de Jean : «Nous avons vu la gloire 
que le Verbe tient de son Père comme Fils 
unique, plein de grâce et de vérité (Jn 1,14). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Lors de son baptême par Jean dans le 
Jourdain, Jésus a reçu la plénitude de l’Es-
prit. La méditation chrétienne en vient à 
découvrir que l’Esprit est grâce et le feu, 
vérité. De fait, ces notions sont insépara-
bles les unes des autres. 
 
Le feu symbolise l’Esprit : il éclaire, il 
réchauffe, il purifie. Le feu de l’Esprit ne 
détruit rien, mais il fortifie, console et relève 
qui s’en remet à lui. Il permet de repousser 
et vaincre les tentations, assauts du 
mauvais. De même que l’Esprit Saint 
inspirait les prophètes de l’Ancienne 
Alliance, il agit sur notre intelligence pour 

saisir et comprendre les enseignements de 
Jésus, lui qui est vérité et vie. 
 
L’agir du croyant s’en trouve marqué par la 
grâce, donc sanctifié, guidé par l’imitation et 
la suite du Christ. Le Seigneur nous exhorte 
à tendre vers la sainteté : «Soyez parfaits 
comme votre Père  céleste est parfait!» (Mt 
5,48) L’invitation de Jésus, lui l’image parfai-
te de son Père, est un appel à le suivre, à 
porter notre croix comme lui pour avoir part 
avec lui à la gloire en présence du Père. 
 
Un jour, Jésus dit: «Je suis venu apporter un 
feu sur la terre, et comme je voudrais qu’il 
soit déjà allumé!» (Lc 12,49) Il s’agit du feu 
de l’Esprit. Mais celui-ci ne peut venir avant 
que Jésus ne soit parti, qu’il ait subi sa 
passion et rendu son souffle sur la croix. «Si 
je pars, je vous l’enverrai» (Jn 16,7). Par son 
Esprit, Jésus est avec nous jusqu’à la fin des 
temps. Il nous soutient par sa grâce et nous 
conduit vers la vérité. 
 
 
 

 
 
 
 

___________________________________ 

Paul-Émile Vignola, ptre 
Répondant diocéssain 

Dans le feu de l’Esprit : 

      Vérité et Grâce  

«Je suis venu 
apporter 

un grand feu 
sur la terre, 

comme je voudrais 
qu’il soit déjà 

allumé.» (Lc 12,49) 



 5 

 
 
Aujourd’hui, je voudrais 
vous inviter à réfléchir 
sur un aspect surpre-
nant de la Résurrection 
du Christ : son humilité. 
Si nous réexaminons 
les récits évangéliques, 

nous réalisons que le Seigneur ressuscité ne fait 
rien de spectaculaire pour s’imposer à la foi de 
ses disciples. Il ne se présente pas avec une 
armée d’anges, il ne fait pas de gestes d’éclat, il 
ne prononce pas de discours solennels pour 
révéler les secrets de l’univers. Au contraire, il 
s’approche avec discrétion, comme un simple 
passant, comme un homme affamé qui 
demande à partager un peu de pain (cf. Lc 
24,15.41).  
Marie de Magdala le prend pour un jardinier (cf. 
Jn 20,15). Les disciples d’Emmaüs le prennent 
pour un étranger (cf. Lc 24,18). Pierre et les 
autres pêcheurs le prennent pour un simple 
passant (cf. Jn 21,4). Nous aurions attendu des 
effets spéciaux, des signes de puissance, des 
preuves flagrantes. Mais le Seigneur ne cherche 
pas cela : il préfère le langage de la proximité, 
de la normalité, de la table partagée. 
Frères et sœurs, il y a là un message précieux: 
la Résurrection n’est pas un coup de théâtre, 
c’est une transformation silencieuse qui remplit 
de sens chaque geste humain. Jésus ressuscité 
mange une portion de poisson devant ses 
disciples : ce n’est pas un détail marginal, c’est 
la confirmation que notre corps, notre histoire, 
nos relations ne sont pas un emballage à jeter. 
Ils sont destinés à la plénitude de la vie. 
Ressusciter ne signifie pas devenir des esprits 
évanescents, mais entrer dans une communion 
plus profonde avec Dieu et avec nos frères, 
dans une humanité transfigurée par l’amour. 
Dans la Pâque du Christ, tout peut devenir 
grâce. Même les choses les plus ordinaires : 
manger, travailler, attendre, s’occuper de la 
maison, soutenir un ami. La Résurrection ne 
soustrait pas la vie au temps et à l’effort, mais 

elle en change le sens, la «saveur». Chaque 
geste accompli dans la gratitude et dans la 
communion anticipe le Règne de Dieu. 
 Cependant, un obstacle nous empêche souvent 
de reconnaître cette présence du Christ au 
quotidien : l’allégation que la joie devrait être 
sans blessures. Les disciples d’Emmaüs 
marchent tristement parce qu’ils espéraient une 
autre fin, un Messie qui ne connaîtrait pas la 
croix. Bien qu’ils aient appris que le tombeau est 
vide, ils ne parviennent pas à sourire. Mais 
Jésus se tient à côté d’eux et les aide 
patiemment à comprendre que la douleur n’est 
pas la négation de la promesse, mais le chemin 
à travers lequel Dieu a manifesté la mesure de 
son amour (cf. Lc 24,13-27). 
Lorsqu’ils s’assoient enfin à table avec Lui et 
rompent le pain, les yeux s’ouvrent. Et ils se 
rendent compte que leur cœur était déjà brûlant, 
même s’ils ne le savaient pas (cf. Lc 24,28-32). 
C’est la plus grande surprise : découvrir que 
sous la cendre du désenchantement et de la 
lassitude, il y a toujours une braise vivante, qui 
attend seulement d’être ravivée.  
Frères et sœurs, la résurrection du Christ nous 
enseigne qu’il n’y a pas d’histoire, si marquée 
par la déception ou le péché, qu’elle ne puisse 
être visitée par l’espérance. Aucune chute n’est 
définitive, aucune nuit n’est éternelle, aucune 
blessure n’est destinée à rester ouverte pour 
toujours. Aussi éloignés, perdus ou indignes que 
nous puissions nous sentir, aucune distance ne 
peut éteindre la force indéfectible de l’amour de 
Dieu.  

Nous pensons parfois que le Seigneur ne vient 
nous visiter que dans les moments de 
recueillement ou de ferveur spirituelle, quand 
nous nous sentons à la hauteur, quand notre vie 
semble ordonnée et lumineuse. Au contraire, le 
Ressuscité se fait proche précisément dans les 
endroits les plus obscurs : dans nos échecs, 
dans les relations détériorées, dans les labeurs 
quotidiens qui pèsent sur nos épaules, dans les 

L’humilité du Ressuscité 



 6 

doutes qui nous découragent. Rien de ce que 
nous sommes, aucun fragment de notre 
existence ne lui est étranger.  
Aujourd’hui, le Seigneur ressuscité vient à côté 
de chacun de nous, exactement sur nos 
chemins – ceux du travail et de l’engagement, 
mais aussi ceux de la souffrance et de la 
solitude – et, avec une infinie délicatesse, il nous 
demande de nous laisser réchauffer le cœur. Il 
ne s’impose pas avec clameur, il n’a pas la 
prétention d’être reconnu immédiatement. Avec 
patience, il attend le moment où nos yeux 
s’ouvriront pour voir son visage amical, capable 
de transformer la déception en attente confiante, 
la tristesse en gratitude, la résignation en 
espérance.  

Le Ressuscité veut seulement manifester sa 
présence, se faire notre compagnon de route et 
allumer en nous la certitude que sa vie est plus 
forte que toute mort. Demandons donc la grâce 
de reconnaître sa présence humble et discrète, 
de ne pas prétendre à une vie sans épreuves, 
de découvrir que toute douleur, si elle est 
habitée par l’amour, peut devenir un lieu de 
communion.  
Ainsi, comme les disciples d’Emmaüs, nous 
retournions nous aussi dans nos maisons, le 
cœur brûlant de joie. Une joie simple, qui 
n’efface pas les blessures mais les illumine. Une 
joie qui naît de la certitude que le Seigneur est 
vivant, marche avec nous et nous donne à 
chaque instant la possibilité de recommencer. 

 
 

Les clous dans la barrière 

 

Un petit garçon avait très bonne volonté, mais il avait beaucoup 
de mal à contenir son impatience, ses colères, ses humeurs. Alors 
son papa lui donna un conseil : «Chaque fois que tu vas exploser, 
chaque fois que tu risques d’être agressif, prends ce marteau et 
va planter un clou sur la barrière en bois du jardin.» 

Le premier jour, le petit Ludovic en planta quatorze, le deuxième 
jour un peu moins, le troisième jour, il en planta neuf. Les jours 
passaient, mais il plantait toujours des clous. Au bout de quinze 
jours, son père lui dit : «Nous allons passer à autre chose : à partir 
d’aujourd’hui, pour contenir la violence que tu sens monter en toi, 
au lieu de prendre le marteau, tu vas prendre les tenailles et tu 
vas arracher un des clous que tu as plantés… 

Ludovic était de plus en plus patient, ses colères s’espaçaient de 
jour en jour, et un soir il arracha le dernier clou qu’il avait planté 
sur la barrière en bois du jardin. Tout fier, il va le dire à son papa 

dès qu’il le voit arriver du travail. Le papa descend de voiture et l’accompagne jusqu’à la barrière… 
Il le félicite et lui dit : «Tu vois, tous les clous que tu as plantés et tous ceux que tu as arrachés ont 
laissé une marque dans le bois. Ils ont blessé la barrière… C’est ainsi que chaque fois que nous 
laissons aller notre agressivité, chaque fois que nous nous laissons emporter, nous risquons de 
blesser les autres.» Mais nous avons le moyen de transformer nos impatiences, nos colères, nos 
indignations en douceur, en amitié, en sourire. 

(PIERRE TREVET, Parabole d’un curé de campagne, Éditions de l’Emmanuel, page 188) 



 7 

 

 
 
Les 19 et 20 septembre, nous avons vécu un ressourcement avec le P. Mario 
Doyle, C.Ss.R. Au tout début de son enseignement, il nous propose trois mots : 
la Beauté, la Bonté et la Vérité qui sont des chemins vers Dieu et nous 
ouvrent à la présence de l’Esprit tout autour de nous. Nous sommes comblés 
de grâces. 
Le numéro 41, du Catéchisme de l’Église Catholique, affirme que «les créatures portent toutes une 
certaine ressemblance de Dieu, tout spécialement l’homme créé à l’image et à la ressemblance de 
Dieu». La beauté des créatures reflète donc la perfection infinie de Dieu. Et si l’Esprit, en notre 
temps, prenait le chemin de la beauté pour se révéler, toucher le cœur des femmes et des hommes 
et les amener à rencontrer Jésus? Notre prédicateur nous amène sur le chemin de la beauté en 
citant quelques exemples : la splendeur de la création, œuvre de Dieu, nos belles cathédrales, un 
magnifique feu d’artifice,... Il nous invite à nous laisser transformer par l’Esprit Saint pour découvrir 
autour de nous et en nous ce chemin commun à tous les êtes humains. On se pose souvent la 
question : comment rejoindre les gens aujourd’hui? Mais est-ce qu’on prend le temps de leur 
manifester de la beauté? La beauté, c’est la forme de l’amour divin qui se donne. C’est gratuit! 
Dieu qui se donne en Jésus Christ est la forme ultime de la beauté. L‘Esprit Saint nous révèle le 
Père et nous fait connaître Jésus Christ qui nous conduit au Père. (Jn 15,26-27; 14,16) 
La bonté c’est la diffusion de cet acte d’amour qui se donne. On parle ici du sens profond de la 
bonté. Dieu est Bonté!  Tout ce qui est, est bon. La bonté est une réalité profonde au-dedans de 
nous, le centre de notre personne et se déploie dans nos actions. C’est une manière de dire qui on 
est. La bonté se trouve en nous. Elle exprime la perfection de la beauté. Nous sommes invités à 
cette capacité d’amour d’être bon. Dieu, en Jésus, nous révèle la bonté de Dieu. Commence ici un 
chemin pour nous. Les signes du Royaume sont manifestes en tous ces gestes de bonté de Jésus 
lors de son passage au milieu de nous : il guérit, il ressuscite les morts, il a autorité sur les esprits 
impurs et sur le mal. Ces signes du Royaume dérangent. La bonté dérange. Par notre bonté nous 
avons le pouvoir de chasser le mal. Nous sommes habités par Dieu de bonté et nous devons 
manifester la bonté de Dieu. 
La vérité, c’est la rencontre de Jésus qui est Lui-même Vérité : «Je suis la vérité…» La vérité est 
transcendante et mène à Dieu. La vérité, c’est affirmer que tout être, en tant qu’il est, est vrai. Est-
ce que tout ce qui est divulgué est vrai? Non! Il ne s’agit pas de cette vérité suggestive, inventée et 
parfois mensongère. Cela n’a aucun rapport avec la réalité. Au contraire, la vérité oriente l’action 
vers le bien, vers le service des autres. La vérité suppose un réel lien avec ce qui existe. Notre 
monde est en réel danger de ne pas se coller au réel. On s’invente un monde pensant qu’on va 
moins souffrir en refusant la vérité. 
Beauté, bonté et vérité ne peuvent être séparées. Tu ne peux avoir la beauté sans que ce soit vrai 
et bon. Ce qui est vraiment vrai et bon doit refléter de la beauté de Dieu. La beauté montre l’amour. 
La bonté le donne et la vérité le dit. Dieu Amour se révèle et s’exprime en Jésus Christ dans 
l’Esprit Saint, pour la gloire du Père et la transfiguration du monde. Dieu, dans sa providence, n’arrête 
pas son travail de manifester sa beauté, sa bonté et sa vérité. Avançons sur ce chemin de la 
reconnaissance de la beauté, de la bonté et de la vérité de notre Dieu.  

 

Écho des groupes 
 



 8 

Témoignage 

«Mais qu’est-ce qu’un jeune adulte qui a moins de la moitié de la moyenne 
d’âge des membres du groupe de prière y fait-il?» À cette question que l’on 
serait tenté de se poser face à l’assiduité de ma présence, la sagesse de 
mon ami B. rétorque : «Le Seigneur a également besoin des personnes 
d’âge avancé». Ma réponse est la suivante : 

Vous êtes un bon groupe et je vous aime. Je suis venu dans ce groupe pour 
chercher Jésus-Christ et je l’y ai trouvé. 

Ma participation aux soirées de prières conforte ma conviction d’être un enfant de Dieu. C’est cela 
mon identité. La louange, l’invocation à l’Esprit Saint, la méditation de la Parole de Dieu et la 
célébration de l’Eucharistie vécues chaque lundi inondent mon cœur de l’amour de Dieu. Cet amour 
me donne la force de pardonner les «microagressions» subies durant mon parcours migratoire. 

Dans mon pays d’origine, les groupes de prière du renouveau charismatique catholique sont 
majoritairement formés de jeunes gens. Ils organisent des soirées prière dont l’animation est très 
intense. Je bénis le Seigneur pour cette vitalité.  

À Rimouski, j’expérimente un militantisme au renouveau charismatique catholique avec une 
approche complémentaire à ce que j’ai connu jusqu’ici. La douceur imprimée à l’animation trouve un 
écho favorable aux aspirations d’intériorité de mon cœur. J’ai presque envie de dire qu’au contact 
de ces merveilleux fidèles, pétris d’expérience et forts de leur vécu, j’aimerais que ma foi soit 
davantage épurée. Il me semble que, depuis que je participe aux rencontres de prière 
hebdomadaires à la salle Raoul-Roy, j’essaie encore plus d’exercer les charismes avec prudence et 
discernement.  Voilà ce que m’inspire le groupe et le témoignage spontané qui jaillit de mon cœur 
en cette eucharistie d’action de grâces. 

Ma prière est que Dieu bénisse les membres du groupe et ses responsables. 

Avec toute mon affection et mon profond respect. 

Hubert Mendy 

 
 

Où les premiers disciples trouvaient-ils 
la force de leur témoignage ? 

Seulement la présence avec eux du Seigneur Ressuscité 
et l’action du Saint-Esprit peuvent expliquer cela […]. 

Leur foi se fondait sur l’expérience  
tellement forte du Seigneur ressuscité  

qu’ils n’avaient peur de rien ni de personne. 



 9 

 
 
 
 

Activités spéciales à venir 
 
26 janvier 2026   

Eucharistie suivie d’un ministère de guérison 
Salle Raoul-Roy de l’église St-Pie-X, 19 h 15 

 
09 février au 23 mars 2026 (Tous les lundis)  

Séminaires de la vie nouvelle dans l’Esprit 
Salle Raoul-Roy de l’église St-Pie-X, 19 h 15 

 
 24 et 25 avril 2026  
  Ressourcement. Personne ressource : Charles Vallières, ptre 

Salle Raoul-Roy de l’église St-Pie-X 
Vendredi, de 19 h 15 à 21 h 00 et samedi, de 9 h 00 à 17 h 00 

 
20, 21 et 22 mai 2026  
 Triduum préparatoire à la fête de la Pentecôte 
  
23 mai 2026   
 Veillée de la Pentecôte 
 À l’église St-Pie-X de Rimouski, de 19 h 00 à 21 h 00 
 
5 et 6 juin 2026 
               Ressourcement. Jean-Roch Hardy, R.S.V.  
               Salle Raoul-Roy de l’église St-Pie-X 
               Vendredi, de 19 h 15 à 21 h 00 et samedi, de 9 h 00 à 17 h 00  
 
v Des informations précises vous seront transmises par les affiches 

publicitaires que vous recevrez quelques semaines avant la tenue des 
activités.   

 
 

   «Je t’invite à raviver le don 

                         que Dieu a déposé en toi… » (2 Tm, 1,6)  

INFORMATIONS 



 10 

Avis de décès 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

                                                           

Prière 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

MADAME MONIQUE BEAULIEU LAVOIE 
décédée le 9 juillet 2025 

 
Les Funérailles ont été célébrées   

à Église de Dégelis, le samedi 19 juillet 2025 
 

Monique, avec son époux André, a été très active au sein du groupe de 
prière de Dégelis. Maintenant entrée dans la gloire du Seigneur, elle vit 
en présence de Celui qu’elle a aimé et servi avec fidélité et générosité. 
À M. André et à toute la famille, nos plus sincères condoléances et 
l’assurance de notre prière. 
 

PRIÈRE à l’intention des groupes 
Renouveau Charismatique Catholique 

 
Seigneur Jésus, sois béni 

pour la grâce du Renouveau dans l’Esprit 
d’où sont nés les groupes de prière charismatique. 

Sois béni pour ce Souffle de l’Esprit Saint 
qui traverse l’Église aujourd’hui. 

Renouvelle pour nous les merveilles de la Pentecôte. 
Fais de nos groupes des communautés de disciples-missionnaires, 
animés du feu de l’Esprit Saint et porteurs d’une Parole vivante, 

riche en fruits de guérison, de libération et de conversion. 
Apprends-nous la docilité à l’Esprit Saint 

afin que nous avancions sur le chemin de la sainteté 
et grandissions dans les voies d’une vie nouvelle dans l’Esprit. 

Arme-nous des dons et charismes nécessaires 
à notre mission de témoins de l’Amour au cœur du monde. 

Accorde-nous de nous dévouer à ton service 
et au service de nos sœurs et de nos frères. 

Que la grâce de Pentecôte rejoigne les jeunes générations 
afin qu’elles transmettent la flamme de la Foi, 

de l’Espérance et de l’Amour 
pour une Église vivante et missionnaire. 

Notre-Dame de la Pentecôte, toi qui es demeurée en prière 
avec les apôtres réunis au Cénacle, 

accompagne-nous et intercède pour nous. 
Amen! 

 

«Le fruit du silence, 
c’est la prière; 

 
le fuit de la prière, 

c’est la foi; 
 

le fruit de la foi, 
c’est l’amour; 

 
le fruit de l’amour, 

c’est le service; 
 

le fruit du service, 
c’est la paix.» 

 

(Bienheureuse Mère Teresa) 
 

 



 11 

 
Au moment où j’achève la préparation de ce numéro de «Vous 
serez mes témoins!», je prends conscience que nous entrerons 
bientôt dans le joyeux temps de l’Avent. Le thème proposé : 
«Ayez confiance ! Le Seigneur vient» est tout à fait approprié. 
Dans les moments troubles que traverse notre monde, il est bon 
de parler de confiance, mot qui «renvoie à l’idée que l’on peut 
se fier à quelqu’un ou à quelque chose». Cette vertu est 
essentielle dans notre cheminement humain et spirituel. Elle 
consiste à s’en remettre à Dieu et à ne pas craindre d’avancer 
sous son regard. 

 
Dans les Saintes Écritures, l’appel à faire confiance à Dieu revient constamment. Elles nous révèlent  
que Dieu ne se contente pas d’inviter à la confiance; «il est le premier à faire confiance à l’être 
humain». Combien de fois retrouvons-nous dans la Bible ces passages : «N’aie pas peur», «Aie 
confiance», «Ne crains pas». Faire confiance à Dieu est un chemin parfois lent et parfois difficile. 
Mais l’expérience nous apprend qu’il est aussi source de paix profonde. Ces quelques versets 
peuvent devenir des repères, des paroles à méditer et à prier quand le doute nous envahit. Dieu est 
digne de confiance, il est fidèle et il marche à nos côtés. Peu importe ce que nous traversons, il est 
là. Et cela suffit pour avancer. Il nous a fait cette promesse : «Et moi, je suis avec vous tous les jours 
jusqu’à la fin du monde» (Mt 28,20). 
 
L’Avent est pour nous un temps pour réaffirmer notre confiance, croire que tout est possible avec 
Dieu. Croire que Dieu est bon, qu'il a de merveilleux projets pour nous. Même si les circonstances 
ne semblent pas l'indiquer, il est fidèle à ses promesses. Enracinons-nous dans la Parole de 
Dieu, elle permet de connaître la bonté de Dieu, de s’émerveiller de ses gestes de salut et de grandir 
dans la foi. Dans les moments difficiles réfugions-nous dans sa présence et acceptons qu'il agisse 
mystérieusement dans notre vie. 

Oui, le Seigneur vient! Le Seigneur ne s’est pas retiré du monde, il ne nous a pas laissés seuls. 
L’Avent est un temps où l’Église appelle ses enfants à veiller, à être éveillés pour accueillir le Christ 
qui passe, le Christ qui vient. Il est important de préparer son cœur et cela suppose de se centrer 
sur Jésus durant tout le mois de décembre, et bien sûr tous les jours de l’année, afin de découvrir 
pour soi-même le merveilleux cadeau de sa venue et de le partager avec tous ceux et celles qui 
désirent l’accueillir. Se préparer, c’est agir avec et par amour, non par tradition ou obligation. 
Expérimenter l’amour du Sauveur nous invite à nous préparer avec excellence au Noël que le 
Sauveur veut pour nous. 

Le Seigneur vient! C’est l’heure de l’accueil : «C’est l’heure désormais de s’arracher au sommeil; 
veillez donc et priez; ce que je vous dis à vous, je le dis à tous : veillez!» (cf Mc 13,32-37) 



 12 

 

Le feu 

 
«Lui vous baptisera dans l’Esprit Saint et le feu» (Mt 3,11) 

 
Le feu consume entièrement 

la  victime offerte à Dieu. 

Le feu purifie, débarrasse l’or de ses scories. 

 

Mais aussi le feu réchauffe 

les corps qui grelottent. 

Selon l’usage qu’on en fait, 

il est  un bienfait ou un sinistre, 

il brûle et il détruit, comme il vivifie et réjouit. 

Il y a le feu extérieur 

qui réduit tout en cendre; 

il y a les flammes intérieures qui dansent de joie 

     dans le cœur qui sait adorer 

      et louer le Dieu de miséricorde. 

 

       Jette des bûches d’amour et de confiance 

           dans le foyer de ton cœur anxieux, 

          et un incendie de joie et de bonheur 

            s’allumera en ton être renouvelé. 

  (Charlotte Gill, Chantons les merveilles du Seigneur.  

 Éd. Anne Sigier, p 67)  

 

 


